
25DOMENICA, 1 FEBBRAIO 2026 CHIESA

LA PAROLA
DI DIO

Dal Vangelo 
secondo Matteo

 V Domenica del Tempo Ordinario
     8 febbraio

  Letture: Isaia 58,7-10; Salmo 111; 
     1Corinzi 2,1-5; Matteo 5,13-16

arteinchiesa
Cavoretto: chiesa
S.Pietro in Vincoli,
arte organistica

La parrocchia di San Pietro in Vincoli 
di Cavoretto, suggestiva borgata della 
collina torinese, custodisce nella sua 
chiesa un prezioso organo storico, 
testimone della migliore tradizione 
organaria piemontese dell’Ottocento. 
Lo strumento, collocato sulla cantoria 
in controfacciata, fu costruito nel 1856 
da Carlo Vittino di Centallo (Cuneo), 
organaro appartenente a una famiglia 
che seppe interpretare con equilibrio 
il gusto classico italiano e le prime 
aperture verso un linguaggio più 
orchestrale.
Dotato di un manuale di 56 tasti (do₁–
sol₅) e di pedaliera piana-parallela di 
24 note (do₁–si₂), l’organo conserva la 
trasmissione interamente mecca-
nica, caratteristica che garantisce 
all’organista un contatto diretto e 
sensibile con il vento e con le canne. 
La disposizione fonica rivela un 
impianto di notevole completezza per 
uno strumento 
di dimensioni 
contenute: il 
Principale 16’, 
sdoppiato in 
bassi e sopra-
ni, costituisce 
l’ossatura 
sonora, af-
fiancato dal 
Principale 8’ 
e dall’Otta-
va, mentre 
il Ripieno 
(Decimaquin-
ta, Decimano-
na e Vigesimaseconda) conferisce 
brillantezza e solennità al plenum. Di 
particolare interesse sono i registri so-
listici, come la Voce umana e il Flauto 
in VIII, oltre alla Tromba 8’ divisa tra 
bassi e soprani, che richiama il gusto 
teatrale tipico dell’epoca. Al pedale 
troviamo i Contrabbassi 16’ con rin-
forzo in 8’, sufficienti a sostenere con 
autorevolezza il tessuto armonico.
L’organaro torinese Giuseppe Lingua 
restaurò lo strumento e così anche 
la ditta Vegezzi-Bossi negli anni Ot-
tanta; oggi esso è al centro di un im-
portante nuovo recupero, inserito nel 
più ampio progetto di restauro della 
chiesa voluto e promosso dall’attuale 
parroco don Maurizio Deangeli. 
I lavori organari sono stati affidati 
alla Bottega di Roberto Curletto di 
Vinovo, che ha già provveduto allo 
smontaggio completo dell’organo per 
un accurato intervento di revisione, 
pulitura e recupero filologico. Il ritorno 
in funzione dell’organo di San Pietro 
in Vincoli non rappresenterà soltanto 
il recupero di un bene musicale, ma 
la restituzione alla comunità di Cavo-
retto di una voce liturgica autentica, 
capace di sostenere la preghiera e 
di valorizzare il patrimonio culturale 
di questa amata chiesa della collina 
torinese.

Stefano MARINO

Sale e luce della terra

Prepariamo la Veglia pasquale

Pensiamo che Gesù, nel 
Vangelo di questa domeni-
ca, facendo riferimento al 
sale e alla luce di una lam-
pada, si sarà ricordato di 
cose viste in casa da ragaz-
zo; magari qualche volta 
sua mamma Maria lo avrà 
mandato dai vicini a chie-
dere un po’ di sale perché 
ne era rimasta senza, quan-
te volte avrà acceso lui le 
lampade di casa nelle sere 
di Nazareth. E così afferma 
che i suoi discepoli sono il 

sale, sono la luce. Notiamo 
che non dice «fate in modo 
di essere, cercate di essere» 
dando loro un impegno da 
svolgere, un cammino spi-
rituale di santità o cose del 
genere. Il Signore invece 
afferma direttamente, sem-
plicemente «voi siete».
Il sale si immerge, si scioglie 
nel cibo per renderlo gu-
stoso e deve essere in dosi 
equilibrate, non deve essere 
preponderante sulla mine-
stra, sulla pastasciutta, sul 
sugo. Il sale è una presenza 
discreta che diventa efficace 
certo, ma invisibile quando 
mangi. Potremmo dire che 
agisce, certamente, ma con 
discrezione.
La luce della lampada per-
mette di vedere, di apprez-
zare, di usare i mobili, gli 
oggetti e anche le persone 
che sono in casa, ma è fer-
ma sul candelabro e spande 
il suo effetto senza interfe-
rire sull’ambiente. La lam-
pada rende visibile il tutto, 

Ogni animatore liturgico sa 
che le celebrazioni del Tri-
duo pasquale e la Veglia, in 
particolare, costituiscono il 
vertice di tutto il cammino 
di fede della comunità cri-
stiana, e per questo occorre 
riservare una speciale cura 
per la preparazione di tut-
ti quei linguaggi che fanno 
della Veglia pasquale un 
momento «epifanico» della 
vita della comunità: il fuoco, 
la luce, l’incenso, il canto, la 
Parola, i fiori, ecc.  Ognuno 
di questi linguaggi, in que-
sta notte santa, dovrebbero 
essere all’altezza del mistero 
che annunciano! La Veglia 
pasquale, infatti, è una ce-
lebrazione unica nell’an-
no liturgico per durata, 
ricchezza rituale, intensità 
partecipativa, bellezza. Così 
ci ricorda anche la lettera 

ma come il sale realizza il 
proprio compito   con di-
screzione.
Con questi due paragoni 
Gesù indica ai suoi discepo-
li, alla sua Chiesa, uno stile 
di vita che diventa di fatto 
uno stile di «programma 
pastorale», come diciamo 
noi oggi in termini eccle-
siali. E come sempre suc-
cede queste sue indicazioni 
ci stimolano a un esame 
di coscienza, a un riesame 
della nostra presenza nella 

vita sociale, nel cibo e nel-
la casa che sono immagini 
simboliche della politica, 
dell’economia, della cultu-
ra, dell’arte. Ci chiediamo: 
le nostre azioni non sono 
talvolta invasive, spesso non 
pretendiamo  cambiare con 
nostre idee e progetti gli 
ambienti attorno a noi? Ma-
gari con sacrosante motiva-
zioni che ci sembrano evan-
geliche e quindi doverose? 
Il problema, il punto cen-
trale, non è diffondere l’an-
nuncio del Vangelo perché 
si sviluppi il Regno di Dio, 
ma con quali strumenti e 
con quale stile di vita. Il 
Signore è chiaro quando 
afferma che le nostre ope-
re buone devono essere vi-
sibili, e devono provocare 

sulle festività pasquali della 
Congregazione del Culto 
divino: «Per antichissima 
tradizione questa notte è 
«in onore del Signore» e la 
veglia che in essa si celebra 
commemorando la notte 
santa in cui Cristo è risorto 
è considerata come «madre 
di tutte le sante veglie». In 
questa veglia, infatti, la chie-
sa rimane in attesa della 
risurrezione del Signore e 
la celebra con i sacramen-
ti dell’iniziazione cristiana 
(Preparazione e celebrazio-
ne delle feste pasquali». (Pa-
schalis sollemnitatis, 77). 
Per favorire, stimolare e 
sostenere la cura nella pre-
parazione delle celebra-
zioni liturgiche del Triduo 
pasquale, da alcuni anni 
la pastorale liturgica dio-
cesana sta offrendo diver-

il rendimento di gloria da 
parte degli uomini verso il 
Padre.
E quali debbano essere 
queste azioni, queste opere 
buone ce lo indica la litur-
gia nella prima Lettura. È 
un brano nel quale, poco 
prima, Dio contesta l’idea 
di digiuno che il popolo 
aveva, digiuno con finalità 
rigorosamente religiose per 
ottenere che Lui lo veda e 
ne renda merito. In tutta ri-
sposta il Signore snocciola al 

suo popolo una 
serie di opere 
buone - usia-
mo le parole 
che sentiremo 
da Gesù - defi-
nendole come 
il digiuno che 
Lui vuole, ope-
re che quindi 
apprezza.
Un elenco di 
comportamenti 
che oggi po-
tremmo defi-
nire, con una 
terminologia 
assai diffusa in 
molti contesti, 
azioni di cura 
dell’altro. Pren-
dersi cura in 
ogni situazione 

di fatica, di richiesta d’aiuto, 
di emergenza.
Facciamo risuonare bene 
tutto questo: l’affamato, il 
senza tetto, chi è nudo, chi 
è afflitto dalla vita, l’oppres-
so, il destinatario di accuse 
e calunnie. Prendersi cura 
del prossimo che si trova 
a vivere situazioni che in 
vario modo feriscono la di-
gnità della persona umana, 
questo stile di vita, questo 
concreto stare dentro la sto-
ria, ai margini della società, 
è quanto ci è chiesto.
Così risulta chiaro che la 
vita di fede evangelica non 
si esaurisce affatto nelle pra-
tiche religiose, personali e 
comunitarie, ma proietta il 
credente nelle scelte concre-
te con le quali ci si prende 
cura del prossimo.
Non dimentichiamo però 
che Gesù ci suggerisce di fare 
tutto questo, certo con l’effi-
cacia del sale e della lampada, 
ma con il loro stile discreto.

fra Beppe GIUNTI

se opportunità formative, 
sia con l’approfondimento 
liturgico-spirituale, che nel 
proporre momenti labora-
toriali sui diversi linguaggi 
rituali. Anche quest’anno 
sarà proposto un itinera-
rio a tre tappe dedicato in 
particolare alla prima parte 
della Veglia pasquale dal 
titolo: «Questa è la notte 
di veglia in onore del Si-
gnore». Il Seminario sulla 
Pasqua, curato dall’Istituto 
diocesano di Musica e Li-
turgia, si svolgerà nei gior-
ni: 23 febbraio, 4 e 11 mar-
zo, dalle 20 alle 22 presso la 
sede dell’Istituto diocesano 
di Musica e Liturgia in via 
Francesco De Sanctis 28 
a Torino. La prima serata 
sarà dedicata all’approfon-
dimento liturgico spirituale 
con la partecipazione del li-

turgista don Andrea Chiesa 
della diocesi di Alba (sarà 
possibile  anche partecipa-
re anche on line). 
Nelle altre due serate ci sarà 
la possibilità di partecipare 
ad uno dei diversi laborato-
ri proposti dedicati al canto, 
all’ars celebrandi, i profumi, 
le letture, il canto del Preco-
nio, l’arte floreale, ecc,). Per 
maggiori dettagli e iscrizio-
ni al seminario (l’iscrizione 
è obbligatoria) basta acce-
dere alla pagina dell’Istitu-
to: https://idml.torinosusa.
it/courses/celebrare-la-pa-
squa-il-sabato-santo/. 
Ricordiamo che per motivi 
di carattere didattico, sarà 
possibile partecipare solo 
ad un laboratorio per serata 
e che le iscrizioni saranno a 
numero chiuso. 

Morena BALDACCI

La Liturgia

marina.lomunno@vocetempo.it

(1571-1643), Natura morta, 
stoviglie alla luce di un lume 

(Collezione: privata)

Il canto, nella tradizione liturgica, non 
è un elemento accessorio, ma una 
vera forma di trasmissione della fede. 
Le fonti liturgiche mostrano come 
la parola cantata possieda una forza 
educativa particolare: ciò che viene 
appreso attraverso il canto si fissa 
nella memoria e accompagna la vita 
del credente. In questo senso, il canto 
svolge una funzione autenticamente 
catechetica, perché insegna la fede 
mentre la fa vivere.
A Torino la liturgista Morena Baldac-
ci evidenzia come il canto agisca su 
un livello profondo dell’esperienza, 
unendo parola, corpo ed emozione. 
Cantare non significa solo ripetere 
un testo, ma interiorizzarlo. La cate-
chesi trova qui una risorsa preziosa: 
attraverso il canto, i contenuti della 
fede diventano familiari, riconoscibili, 
capaci di essere ricordati anche fuori 
dal contesto celebrativo.
Don Michele Roselli, vicario episcopa-
le per la Formazione, insiste sul valore 
pedagogico del canto liturgico, capace 
di formare nel tempo una grammati-
ca della fede. Quando la catechesi va-
lorizza il canto, non spiega soltanto il 
mistero, ma aiuta a impararlo dall’in-
terno, con tutta la persona. 
Il teologo milanese don Giuliano 
Zanchi sottolinea che il canto edu-
ca alla forma ecclesiale della fede. 
Cantare insieme significa imparare 
un linguaggio comune, lasciarsi ac-
cordare a una voce che non è solo 
individuale. La catechesi, così, non 
trasmette semplicemente nozioni, 
ma introduce a uno stile di apparte-
nenza e di ascolto reciproco, che la 
musica rende immediatamente per-
cepibile. Infine 
Don Manuel Belli, teologo di Berga-
mo richiama il legame tra canto, gesto 
e spazio rituale: il canto insegna per-
ché nasce dal rito e lo interpreta. 
Per questo è possibile e necessario 
osare nella liturgia canti di maggiore 
qualità testuale. Testi biblici e teologi-
camente solidi educano alla fede più 
di melodie solo accattivanti. Anche 
quando richiedono tempo per essere 
assimilati, questi canti svolgono una 
vera funzione catechetica, formando 
l’ascolto e la memoria della comunità 
e aiutando a interiorizzare il linguag-
gio della fede.

suor Lucia MOSSUCCA

Catechesi
cantoinchiesa


