
1 
 

Omelia del card. Roberto Repole, arcivescovo di Torino e vescovo di Susa,  
alla Messa della V domenica del Tempo ordinario e per la Giornata della Vita Consacrata 

Cattedrale di S. Giovanni Battista – Torino, 8 febbraio 2026 

 

RIFERIMENTI BIBLICI: 
Prima Lettura: Is 58,7-10 
Salmo responsoriale: Sal 111 (112) 
Seconda lettura: 1Cor 2,1-5 
Vangelo: Mt 5,13-16 

 

[Testo trascritto dalla registrazione audio] 

Sul monte, alle folle e ai suoi discepoli, Gesù ha pronunciato uno dei discorsi più memorabili della storia 
dell'umanità: il discorso della montagna, quello delle beatitudini, dove invita a riconoscere che beati sono i 
poveri, sono i miti, sono coloro che hanno fame e sete della giustizia, sono i cercatori di pace, addirittura 
coloro che vengono umiliati in nome del Signore che cercano e perseguono. Perché la felicità, la beatitudine, 
a cui anela il cuore dell'uomo è qualcosa che questo mondo, con le sue logiche, non è capace di dare; è una 
felicità, una beatitudine, che soltanto Dio riesce a concedere.  

E a questi stessi discepoli, subito dopo, Gesù rivolge le parole che abbiamo sentito: «Voi siete il sale della 
terra», «voi siete la luce del mondo». Dove colpisce anzitutto una cosa: l’afflato universale della missione dei 
discepoli di Cristo. La missione dei discepoli di Cristo non è nient'altro che la continuazione della missione 
per eccellenza, che è quella del Figlio, che è quella di Dio. E non può essere dunque circoscritta a qualche 
regione, a qualche situazione, a qualche conventicola umana: ha il respiro della universalità, ha il respiro 
dell'umanità, perché è all'universo, al mondo, all'umanità creata da Dio, che Dio rivolge la sua Parola e la sua 
missione. «Voi siete il sale della terra», cioè dell'umanità intera; «voi siete la luce del mondo».  

Ed è interessante notare che queste due immagini, queste due metafore, che Gesù usa per esprimere la 
missione dei suoi discepoli, sono due immagini che nella Scrittura stanno ad indicare qualcosa di Dio e 
qualcosa del Signore. Gesù stesso dirà di sé di essere la luce del mondo; il Vangelo dirà che Lui è la luce che 
illumina ogni uomo. E tuttavia Gesù non ha timore di dire ai suoi discepoli ciò che, per certi aspetti, appartiene 
a Dio: «Voi siete il sale della terra» e «la luce del mondo». Non lo dice nella forma imperativa, quasi a dire: 
con i vostri sforzi, con la vostra capacità morale, potete diventare sale della terra o luce del mondo. Lo dice 
nella forma indicativa: voi lo siete; lo siete nella misura in cui siete ancorati a Cristo, che è la sapienza di 
questo mondo; lo siete nella misura in cui siete innestati nel Signore, che è l'unica luce capace di illuminare 
il mondo.  

Non si tratta di pensare, nella missione della Chiesa, a delle opere straordinarie. Non si tratta di pensare, 
soprattutto, a delle opere che hanno in noi la loro sorgente, perché quando fosse così non sarebbe più la 
missione della Chiesa. Si tratta di essere in Cristo per poter prolungare nella terra e in questo mondo la sua 
sapienza e la sua luce. Bisogna essere in Cristo per essere “sale”, appunto, sapienza, capace di dare gusto, 
sapore, senso alla vita degli uomini. Bisogna essere in Cristo per essere luce. È interessante che Gesù non 
dica “voi siete le luci”, ma “voi siete luce”, quasi ad indicare che il riverbero della luce di Cristo avviene 
attraverso i discepoli per la comunione che essi vivono tra di loro, per la comunità che, in forza della fede nel 
Signore, essi realizzano. «Voi siete sale della terra», «voi siete luce del mondo».  

E tutto questo deve far sì che gli uomini, vedendo le opere buone dei discepoli di Cristo, di coloro che 
sono radicati e innestati in Lui, possano glorificare il Padre che è nei cieli. Il fine non è che gli uomini si 



2 
 

rivolgano con deferenza ai discepoli di Gesù; il fine è che gli uomini, vedendo i discepoli di Cristo, sappiano 
sollevare lo sguardo e riconoscere, nell'unico modo in cui lo si riconosce, cioè nella glorificazione, il Padre che 
è nei cieli.  

Mi sembra un bel modo per rileggere la vita dei consacrati e delle consacrate, al cospetto di Cristo, al 
cospetto dell'unico che ci ha chiamati e che ci chiama. Siamo invitati ancora una volta a rimanere in Lui, a 
radicarci in Lui, perché se non c'è questo radicamento, non c'è missione che la vita consacrata può svolgere 
dentro questo mondo.  

Ma siamo invitati a chiederci se siamo così radicati e innestati in Cristo da portare ancora oggi quella 
sapienza nel mondo di cui l'umanità ha un immenso bisogno. Viviamo tempi di grandissime conoscenze 
dell'umanità: siamo capaci di conoscenze scientifiche che mai nella storia dell'umanità si sono sperimentate; 
siamo capaci di capacità tecniche che anche soltanto 50 anni fa ci sarebbero sembrate fantascienza. Eppure 
quanto poco sapienti siamo, quanta distanza c'è tra le nostre capacità scientifiche, le nostre capacità 
tecniche, e la sapienza di cui l'umanità ha bisogno!  

Le consacrate e i consacrati innestati in Cristo - e poiché sono innestati in Cristo - dovrebbero portare 
dentro questo mondo la sapienza che esso non può darsi da solo; perché dovrebbero essere capaci di 
dischiudere questo mondo e l'umanità ad orizzonti di eternità, perché una vita confinata nella misera 
esistenza che scorre tra il nascere e il morire è una vita troppo povera, troppo angusta per il cuore dell'uomo.  

Dovremmo essere capaci di portare quella sapienza che proviene dal sapere che le cose fondamentali 
nella nostra vita stanno, alla fine, nelle relazioni e nell'amore che ci sappiamo scambiare gli uni con gli altri. 
E quanto bisogno di questa sapienza c'è oggi, adesso, anche qui a Torino! Dovremmo essere capaci di portare 
quella sapienza che proviene dal sapere, nel Vangelo, alla luce del Vangelo, che la vita è degna di essere 
vissuta non quando prendo vita caparbiamente, egoisticamente, dagli altri, ma quando con Cristo e come 
Cristo so deporre la mia vita perché gli altri possano vivere.  

Possiamo verificare la nostra esistenza e domandarci se siamo davvero “luce” dentro questo mondo, per 
la comunione che viviamo tra noi. A cominciare dalla vita delle nostre Famiglie religiose. Lo sappiamo molto 
bene: la comunità è uno degli elementi che caratterizza la vita consacrata, eppure quante distanze ci sono 
tra il nostro modo di vivere la fraternità e ciò che dovremmo essere! Con uno scopo semplice, ma decisivo e 
deciso: che la gente, guardandoci, non si innamori di noi, non si rivolga a noi, ma sollevi lo sguardo al Padre 
che è nei cieli.  

E forse, alla luce di questa pagina del Vangelo, anche questo possiamo verificare. Lo sappiamo: viviamo 
tempi di fragilità e di povertà della vita consacrata rispetto a decenni passati, almeno qui in Occidente, e c'è 
la tentazione di diventare preoccupati di noi stessi e del nostro futuro. C'è la tentazione che gli altri ci 
guardino soffermando lo sguardo su di noi, ma sarebbe il fallimento evangelico. Ciò che dovrebbe interessarci 
è che gli altri ci guardino e sollevino lo sguardo laddove guardiamo noi, laddove dovremmo guardare noi 
incessantemente: il Padre nostro che è nei cieli, il Padre nostro, il Padre della terra, il Padre del mondo, il 
Padre di tutti. 

 

[trascrizione a cura di LR] 


